
Page 1 sur 15
1

Les Réalités du Mauvais Œil : Croyances,
Impacts et Démystification



Page 2 sur 15
2

Avant propos

Il existe plusieurs sciences,
cependant il y a science
dans Science, donc vous

êtes appelé attentivement à
chercher, fouiller, et bâtir
même s'il le faut pour la

quête du savoir.
Donc toute vérification ou
toute recommandation de
source reste meilleure !

Sommaire



Page 3 sur 15
3

Introduction
Comprendre l'universalité du mauvais œil

Objectif de cet ouvrage
Première Partie : Aux sources du mauvais œil

Chapitre 1 : Définitions et terminologie
Qu'est-ce que le mauvais œil ?

Distinction entre envie, jalousie et mauvais œil
Les autres noms : ain, ayin hara, nazar, malocchio

Chapitre 2 : Origines et histoire à travers les âges
Les premières traces dans les civilisations mésopotamiennes

L'Antiquité grecque et romaine
Les fondements dans les textes religieux : Judaïsme, Islam et Christianisme
Persistance et évolution des croyances au Moyen Âge et à la Renaissance

Chapitre 3 : Le mauvais œil dans les cultures du monde
Croyances et pratiques en Afrique du Nord et au Moyen-Orient

Traditions méditerranéennes (Italie, Grèce, Turquie)
Manifestations en Asie et en Amérique latine

Perspectives en Afrique subsaharienne
Regard sur les pratiques modernes occidentales

Deuxième Partie : Manifestations, diagnostics et protections

Chapitre 4 : Symptômes et signes attribués
Les effets sur les personnes : malaises, malchance, échecs répétés

Les conséquences sur les biens et les animaux
Approche anthropologique versus explication rationaliste

Chapitre 5 : Les méthodes de diagnostic traditionnelles
Les rites de diagnostic par l'huile (Grèce, Italie)

L'utilisation du plomb ou de la cire (Europe de l'Est)



Page 4 sur 15
4

Les pratiques de voyance et d'intuition
Chapitre 6 : Les protections et les talismans

Le nazar boncuk et l'œil bleu
La main de Fatima (Khamsa)

Les cornes (corno), le fer à cheval et autres symboles
Les prières et incantations de protection

Les plantes et les rituels de purification (encens, sel)
Chapitre 7 : Les rites de guérison et de levée du mal

Les rituels à base d'eau, de sel et de plantes
Le rôle des guérisseurs et des figures traditionnelles

Récits et témoignages de pratiques de guérison

Troisième Partie : Entre psychologie et société moderne

Chapitre 8 : L'impact psychosociologique
L'effet nocebo et la puissance de l'autosuggestion

Le mauvais œil comme mécanisme d'explication du malheur
Son rôle dans la cohésion sociale et le contrôle des comportements

Chapitre 9 : Critique rationaliste et scientifique
Analyses sceptiques et démystification

Recherche d'explications alternatives (hasard, causalité)
La frontière entre culture, superstition et croyance personnelle

Chapitre 10 : Le mauvais œil à l'ère contemporaine
La commercialisation des protections : du talisman au bijou de mode

Représentations dans le cinéma, la littérature et les séries



Page 5 sur 15
5

Résurgence et adaptation dans les spiritualités modernes
Le regard de la science et de la psychologie aujourd'hui

Conclusion
Synthèse des réalités plurielles du mauvais œil

Réflexion sur la persistance des croyances ancestrales

Introduction
Le phénomène du mauvais œil est une croyance ancestrale et universelle qui traverse les âges et les
civilisations. Il représente la crainte que le regard envieux ou admiratif d’une personne puisse porter
malheur, causer des dommages ou altérer le bien-être d’autrui. Si cette notion semble souvent



Page 6 sur 15
6

relever du folklore ou de la superstition, elle trouve pourtant des racines profondes dans les textes
sacrés et les traditions religieuses, tout en interrogeant aujourd’hui la psychologie et les sciences
humaines.
L’objet de cet ouvrage est d’offrir une exploration complète et documentée de ce sujet, en croisant
les regards : celui des sources révélées, avec notamment le Coran, la Torah, les Psaumes de David et
l’Évangile de Jésus Christ, ainsi que les enseignements prophétiques rapportés dans les hadiths ; et
celui de la raison, à travers les analyses scientifiques et psychologiques modernes.
Nous verrons ainsi comment les Écritures, bien avant l’avènement des sciences modernes, ont à la
fois reconnu l’existence de ce phénomène et offert des moyens de s’en prémunir par la confiance en
Dieu, l’invocation et la recherche de protection légiférée. Parallèlement, la science contemporaine
nous éclaire sur les mécanismes psychosociaux qui pourraient expliquer la persistance de cette
croyance, comme l’effet nocebo ou la recherche de causalité face à l’adversité.
Cette introduction pose donc le cadre d’une double réalité : celle, spirituelle, qui reconnaît l’influence
certaine du regard et de l’envie, et appelle à la vigilance et à la protection par des voies prescrites ; et
celle, rationnelle, qui l’étudie comme un fait de culture et de psyché humaine. Loin de s’opposer, ces
deux approches se complètent pour nous aider à comprendre toute la complexité et la permanence
du mauvais œil à travers l’histoire des sociétés humaines.
C’est à cette exploration équilibrée, respectueuse des croyances et ouverte aux lumières de la
science, que le présent livre vous convie.

Première Partie : Aux sources du mauvais œil
Chapitre 1 : Définitions et terminologie



Page 7 sur 15
7

Le mauvais œil, concept aux multiples noms et facettes, désigne la croyance selon laquelle un regard,
souvent chargé d'envie ou d'admiration non contrôlée, peut porter atteinte à une personne, un
animal ou même un bien matériel. Il ne s'agit pas simplement de jalousie passive, mais de l'idée que
cette émotion négative se projette par le regard et cause un préjudice réel.
Dans la tradition arabo-musulmane, il est connu sous le terme "Al-Ayn", qui signifie littéralement
"l'œil". La distinction est cruciale : l'envie "Al-Hasad" est un sentiment qui ronge le cœur de celui qui
l'éprouve, tandis que le mauvais œil "Al-Ayn" est l'effet nuisible de ce sentiment, projeté
involontairement ou non par le regard de l'envieux sur sa cible. D'autres cultures le nomment
"Nazar" en turc, "Malocchio" en italien, ou "Ain Hara" dans la tradition juive, témoignant ainsi de son
universalité.

Chapitre 2 : Origines et histoire à travers les textes révélés
La notion de mauvais œil n'est pas une simple superstition populaire ; elle trouve des échos et des
mises en garde explicites dans les livres sacrés qui ont guidé l'humanité.
Dans la Torah de Moïse, bien que le terme exact ne soit pas toujours employé, le principe de l'envie
destructrice est un thème récurrent. L'histoire de Joseph et ses frères est un exemple frappant. Leur
jalousie extrême envers lui, favorisé par leur père Jacob, les a poussés à vouloir lui nuire. Les
commentaires rabbiniques interprètent souvent cet épisode comme une illustration classique des
effets dévastateurs du mauvais œil provoqué par l'envie fratricide.
Les Psaumes de David (Zabour) invoquent fréquemment la protection divine contre les ennemis et la
malice. Le Psaume 67, par exemple, est souvent récité comme une prière de protection contre le
mal, incluant les méfaits pouvant provenir du regard des autres.
Dans l'Évangile de Jésus Christ, plusieurs passages mettent en garde contre l'œil qui peut être
mauvais. L'enseignement le plus direct se trouve dans l'Évangile selon Matthieu 6:22-23 : "L'œil est la
lampe du corps. Si ton œil est en bon état, tout ton corps sera éclairé ; mais si ton œil est en mauvais
état, tout ton corps sera dans les ténèbres." Les exégètes expliquent que cet "œil mauvais" peut
symboliser l'avarice, l'envie et un cœur tourné vers les ténèbres plutôt que vers la générosité et la
lumière de Dieu.
Le Coran, parole finale d'Allah, aborde le sujet avec une clarté particulière. La sourate Al-Falaq
(L'Aube naissante) est une invocation directe pour : "Je cherche protection auprès du Seigneur de
l’aube naissante, contre le mal des envieux quand il envie." (Coran 113:5). Ce verset établit sans
équivoque la réalité du préjudice causé par l'envieux. Un autre passage crucial est le verset 51 de la
sourate Al-Qalam (La Plume) où il est dit, à propos des mécréants : "Et ceux qui ont mécru manquent
de peu de te transpercer par leurs regards." Bien que le contexte soit spécifique, les savants
musulmans ont largement tiré de ce verset la preuve de l'existence et du danger potentiel du
mauvais œil.
Les hadiths du Prophète Mohammed complètent et précisent ces fondements coraniques. Un hadith
célèbre rapporté par Al-Bukhari et Muslim relate que "L’effet du mauvais œil est une réalité". Un
autre hadith instructif rapporte que le Prophète conseillait à ceux qui craignaient l'effet de leur



Page 8 sur 15
8

propre regard admiratif sur quelque chose de dire : "Qu'Allah bénisse [cette chose]" afin de
neutraliser tout effet nuisible potentiel. Cette tradition prophétique reconnaît donc le phénomène,
tout en offrant une solution simple et pieuse pour s'en prémunir.

Chapitre 3 : Le mauvais œil dans les cultures du monde
Au-delà des textes sacrés, la croyance au mauvais œil est un phénomène anthropologique mondial.
En Afrique du Nord et au Moyen-Orient, le symbole de la main de Fatima (Khamsa) ou de l'œil bleu
(Nazar) est omniprésent sur les portes, les voitures et en bijoux, servant de talisman protecteur. Dans
les cultures méditerranéennes comme en Grèce ou en Italie, des rites de purification existent pour le
détourner. En Amérique latine, des pratiques de guérison traditionnelles, souvent syncrétistes avec
les croyances indigènes et catholiques, visent à en neutraliser les effets.
Cette universalité suggère que le mauvais œil répond à une anxiété humaine fondamentale face à
l'envie et au malheur inexplicable. Les textes révélés n'ont fait que nommer, encadrer et offrir une
réponse spirituelle à une crainte profondément ancrée dans l'expérience humaine, lui donnant un
cadre qui dépasse la simple superstition.

Deuxième Partie : Manifestations, diagnostics et protections

Chapitre 4 : Symptômes et signes attribués selon les traditions et la science
Les manifestations attribuées au mauvais œil sont diverses et peuvent toucher tous les aspects de la
vie. Les traditions religieuses et culturelles décrivent souvent une apparition soudaine et inexplicable
de malheurs ou de malaises. Sur le plan personnel, cela peut se traduire par une fatigue persistante
sans cause médicale, une succession soudaine d'échecs dans les projets entrepris, des tensions
relationnelles inattendues ou une malchance persistante dans les affaires quotidiennes. Sur le plan
physique, des affections sans diagnostic clair, des maux de tête soudains ou une faiblesse générale
sont souvent évoqués. Les biens ne sont pas épargnés : pertes matérielles répétées, détérioration
soudaine d'objets de valeur ou échecs économiques inexpliqués sont également associés à ce
phénomène.
D'un point de vue scientifique, la psychologie offre un éclairage pertinent sur ces manifestations.
L'effet nocebo, opposé de l'effet placebo, désigne l'apparition de symptômes physiques négatifs
déclenchés par la conviction ou la crainte d'être affecté. Ainsi, une personne profondément
convaincue d'avoir été touchée par un mauvais œil peut effectivement développer des signes de
stress, d'anxiété et même des somatisations physiques. La psychosociologie explique également
comment la croyance au mauvais œil fonctionne comme un mécanisme d'explication face à
l'adversité, permettant d'attribuer une cause à un malheur autrement incompréhensible, comme
une maladie soudaine ou une série d'échecs.



Page 9 sur 15
9

Chapitre 5 : Les méthodes de diagnostic traditionnelles et leur analyse
Les méthodes de diagnostic traditionnelles varient selon les cultures mais reposent souvent sur des
rites symboliques. Dans certaines traditions musulmanes, l'utilisation de l'huile d'olive est courante. Il
s'agit de faire couler quelques gouttes d'huile dans un récipient d'eau ; si les gouttes se dispersent de
manière particulière, cela est parfois interprété comme un signe. D'autres pratiques impliquent
l'utilisation de plomb fondu versé dans l'eau, où les formes solidifiées sont interprétées
symboliquement.
Il est crucial d'aborder ces pratiques avec un regard éclairé par les sources religieuses. L'islam, par
exemple, encourage la recherche de guérison mais met en garde contre les pratiques qui
s'apparentent à la divination ou au charlatanisme, qui peuvent contenir des éléments de polythéisme
(shirk). La majorité des savants musulmans recommandent ainsi de se limiter aux invocations et
protections authentiquement prescrites par le Coran et la Sounna, sans recourir à des méthodes
dont les fondements religieux sont absents ou douteux. D'un point de vue scientifique, ces
techniques diagnostiques relèvent de la croyance culturelle et leur efficacité n'est pas validée par
une méthode expérimentale ; leur interprétation reste entièrement subjective.

Chapitre 6 : Les protections et remèdes authentiques dans les textes révélés
La protection contre le mauvais œil trouve ses solutions les plus fiables et les plus efficaces dans les
textes sacrés. Ces remèdes spirituels, communs aux traditions abrahamiques, reposent sur la
confiance en Dieu et la recherche de Sa protection.
La récitation d'invocations et de prières est la pierre angulaire de la protection. Dans l'islam, la
récitation régulière des sourates Al-Falaq et An-Nas (les deux dernières sourates du Coran) est
vivement recommandée, comme le faisait le Prophète Mohammed pour seek protection. La
récitation du verset du Trône (Ayat al-Kursi, sourate Al-Baqarah, v. 255) est également une puissante
protection. Comme mentionné dans les hadiths, dire "Tabarak Allah" (Qu'Allah bénisse) ou "Masha
Allah" (Ce qu'Allah a voulu) en voyant quelque chose qui suscite l'admiration permet de prévenir tout
effet nuisible du regard.
Dans la tradition juive, la récitation de psaumes spécifiques (comme le Psaume 67 ou le Psaume 121)
et la prière de protection connue sous le nom de "Prière du Voyageur" (Tefilat Haderech) sont
utilisées. Le symbole de la Hamsa, souvent assortie de prières, est aussi utilisé comme un rappel de la
protection divine.
Le christianisme offre la protection par la prière et le signe de la croix. La prière de protection de la
Theotokos (Mère de Dieu) dans les traditions orthodoxes, ou la simple invocation du nom de Jésus-
Christ sont considérées comme des boucliers contre le mal.
La ruqya légiférée en islam, qui consiste en la récitation de versets coraniques spécifiques pour seek
la guérison, est également une pratique autorisée et encouragée pour se protéger ou guérir des
effets du mauvais œil, à condition de respecter les conditions du monothéisme pur.



Page 10 sur 15
10

D'un point de vue rationnel, l'efficacité de ces pratiques peut être comprise à travers la psychologie.
Le fait de réciter une prière ou une invocation agit comme un puissant outil de gestion du stress et de
l'anxiété. Il renforce le sentiment de contrôle et de sécurité, réduisant ainsi les effets nocifs de la
peur et de l'appréhension, et renforçant la résilience psychologique face à l'adversité.

Troisième Partie : Entre psychologie et société moderne
Chapitre 7 : L'impact psychosociologique et les mécanismes modernes
La persistance de la croyance au mauvais œil dans les sociétés modernes s’explique par des
mécanismes psychosociaux profonds. D’un point de vue psychologique, cette croyance fonctionne
comme un système d’explication face à l’incertitude et l’adversité. Lorsqu’un individu ou une famille
fait face à une série de malheurs inexplicables comme une maladie soudaine, une faillite économique
ou des conflits relationnels le concept du mauvais œil offre un cadre narratif qui permet d’attribuer
ces événements à une cause spécifique, plutôt qu’au hasard ou à des erreurs personnelles. Cela
réduit l’anxiété existentielle et fournit un sentiment de contrôle, même symbolique.
Scientifiquement, l’effet nocebo joue un rôle central. Si une personne croit fermement avoir été
affectée par un mauvais œil, cette conviction peut effectivement déclencher ou aggraver des
symptômes physiques et psychologiques tels que le stress, l’insomnie, la fatigue chronique ou même
des douleurs sans origine organique claire. Ainsi, la croyance elle-même peut devenir une prophétie
auto-réalisatrice, où la peur génère des conséquences réelles.
Socialement, le mauvais œil remplit une fonction normative. Dans de nombreuses cultures, la crainte
d’être envieux ou d’être envahi encourage l’humilité et décourage l’ostentation. Cela peut renforcer
la cohésion sociale en modérant les inégalités visibles et en promouvant des comportements
discrets. Cependant, il peut aussi engendrer une méfiance interpersonnelle et parfois même servir à
stigmatiser des individus considérés comme envieux ou socialement marginalisés.

Chapitre 8 : Critique rationaliste et lectures scientifiques contemporaines
Les approches rationalistes et scientifiques modernes n’invalident pas nécessairement la réalité
subjective du mauvais œil, mais elles en proposent des interprétations alternatives. Les
neurosciences et la psychologie cognitive étudient comment les croyances influencent la perception
et l’expérience de la réalité. Par exemple, le biais de confirmation, la tendance à retenir les
événements qui confirment une croyance et à ignorer ceux qui la contredisent, renforce souvent la
conviction en l’existence du mauvais œil après une succession de malheurs.

Les sciences sociales analysent le mauvais œil comme un phénomène culturel qui varie selon les
contextes sociaux et économiques. Dans les sociétés où la protection sociale est faible et l’incertitude
économique élevée, les croyances comme celle du mauvais œil peuvent être plus prévalentes car
elles aident à donner un sens à la précarité et à l’injustice.



Page 11 sur 15
11

Il est important de noter que les textes révélés n’encouragent pas la paranoia ou l’accusation
gratuite. Au contraire, ils invitent à la prudence tout en maintenant la confiance en la protection
divine. Le Prophète Mohammed enseignait ainsi de recourir aux invocations et de ne pas verser dans
la suspicion excessive. Cette position équilibrée rejoint la perspective moderne qui recommande de
respecter les croyances culturelles tout en favorisant une compréhension éclairée des mécanismes
psychologiques sous-jacents.

Chapitre 9 : Le mauvais œil à l’ère numérique et globalisée
À l’ère du numérique et des réseaux sociaux, le concept du mauvais œil a évolué mais n’a pas
disparu. Au contraire, de nouvelles formes de craintes et de protections ont émergé. L’envie et la
jalousie peuvent maintenant s’exprimer à travers des moyens virtuels, commentaires malveillants,
harcèlement en ligne, ou même l’envie suscitée par la présentation d’une vie idéalisée sur les
plateformes sociales. Cela a conduit à l’adaptation des pratiques traditionnelles ; par exemple,
certaines personnes utilisent des talismans numériques ou publient des expressions comme "Masha
Allah" sous les photos de leurs succès ou de leurs enfants pour se protéger symboliquement.
La commercialisation des protections traditionnelles comme les bijoux porte-bonheur ou les objets
décoratifs s’est également globalisée, devenant parfois un phénomène de mode détaché de sa
signification religieuse ou culturelle originelle. Parallèlement, on observe une résurgence de l’intérêt
pour les spiritualités alternatives et les pratiques de protection dans un monde perçu comme
incertain et compétitif.
Dans ce contexte, les enseignements religieux offrent une stabilité remarquable : ils rappellent que la
protection véritable ne réside pas dans les objets eux-mêmes, mais dans la foi et le recours
authentique à Dieu. Que ce soit à travers les prières chrétiennes, les invocations islamiques ou les
psaumes juifs, l’accent reste mis sur la recherche d’une protection spirituelle plutôt que matérielle.

Chapitre 10 : Perspectives contemporaines : entre foi, science et psychologie
Le phénomène du mauvais œil continue de susciter des interrogations dans le monde contemporain,
où science et spiritualité sont souvent perçues comme antagonistes. Pourtant, une analyse
approfondie révèle que ces deux approches peuvent se compléter pour offrir une compréhension
plus holistique du sujet.
D'un point de vue théologique, les textes sacrés – qu'il s'agisse du Coran, de la Torah, des Psaumes
ou des Évangiles affirment l'existence d'influences subtiles liées à l'envie et au regard malveillant.
Ces sources insistent sur la nécessité de placer sa confiance en Dieu tout en adoptant des moyens de
protection légiférés. La foi offre ainsi un cadre rassurant et des solutions spirituelles à un phénomène
qui dépasse parfois l'entendement humain.
La psychologie moderne, quant à elle, explique les mécanismes par lesquels la croyance au mauvais
œil peut influencer notre réalité subjective. L'effet nocebo, étudié scientifiquement, démontre
comment l'anticipation d'un malheur peut effectivement provoquer des symptômes physiques et



Page 12 sur 15
12

psychologiques. La psychosomatique reconnaît ainsi le pouvoir de l'esprit sur le corps, sans pour
autant invalider la dimension spirituelle du phénomène.
Les neurosciences apportent un éclairage supplémentaire en étudiant comment les croyances
profondes modifient notre perception de la réalité et notre fonctionnement cérébral. La plasticité
neuronale montre que nos pensées et nos convictions peuvent littéralement remodeler nos
connexions synaptiques, créant ainsi une base biologique à l'influence des croyances sur notre santé
et notre bien-être.
L'anthropologie culturelle observe comment le mauvais œil fonctionne comme un régulateur social
dans de nombreuses sociétés, encourageant la modestie et décourageant l'ostentation. Cette
fonction normative persiste dans les communautés traditionnelles tout en évoluant dans les
contextes urbains et modernes.
La sociologie des religions note que dans un monde de plus en plus sécularisé, la croyance au
mauvais œil persiste souvent sous des formes détachées de leur contexte religieux originel, devenant
parfois une superstition ou un élément folklorique. Cependant, dans les communautés croyantes,
elle conserve sa dimension spirituelle authentique.
La convergence de ces perspectives permet une approche intégrée qui respecte à la fois la foi des
croyants et les apports de la science moderne. Elle reconnaît que le phénomène du mauvais œil
opère à multiple niveaux : spirituel, psychologique, social et physiologique.
Cette compréhension multi facette encourage une attitude équilibrée : vigilance contre les influences
négatives sans tomber dans la paranoïa, recours aux protections spirituelles sans négliger les
explications naturelles, et conscience des dimensions tant visibles qu'invisibles de notre existence.
En définitive, l'étude contemporaine du mauvais œil invite à dépasser les oppositions stériles entre
science et religion, en reconnaissant que ces deux domaines explorent différentes dimensions d'une
réalité complexe qui continue d'interpeller l'humanité à travers les âges.

Conclusion
L'exploration approfondie du phénomène du mauvais œil à travers les textes sacrés et les
perspectives scientifiques modernes révèle la complexité et la pluralité de cette croyance ancestrale.
Les sources révélées le Coran, la Torah de Moïse, les Psaumes de David et l'Évangile de Jésus Christ



Page 13 sur 15
13

ainsi que les enseignements prophétiques des hadiths, attestent unanimement de l'existence et de la
réalité de l'influence néfaste du regard envieux. Ces textes sacrés ne se contentent pas de constater
le phénomène ; ils offrent également des solutions spirituelles concrètes pour s'en protéger, insistant
sur la confiance en Dieu, la récitation d'invocations prescrites et l'adoption d'attitudes préventives.
La persistance de cette croyance à travers les millénaires et across les cultures trouve son explication
dans la nature humaine elle-même. Le mauvais œil répond à un besoin profond de comprendre et de
donner un sens à l'adversité inexplicable, aux malheurs soudains et aux injustices apparentes de
l'existence. Les mécanismes psychologiques, tels que l'effet nocebo et la recherche de causalité,
viennent éclairer comment une croyance peut influencer tangiblement notre santé et notre
perception de la réalité.
La science moderne, loin d'invalider complètement le phénomène, en explique les mécanismes sous-
jacents tout en reconnaissant la puissance de l'esprit sur le corps. L'anthropologie et la sociologie
montrent comment cette croyance remplit des fonctions sociales importantes, encourageant
l'humilité et renforçant la cohésion communautaire.
Ainsi, le mauvais œil se présente comme un pont entre le visible et l'invisible, entre le matériel et le
spirituel, entre la foi et la raison. Son étude appelle à une approche équilibrée qui respecte à la fois la
dimension spirituelle authentique et les apports de la science contemporaine. Il nous invite à cultiver
à la fois la vigilance contre les influences négatives et la confiance en la protection divine, à pratiquer
la modestie dans nos succès et la bienveillance dans nos regards.
La permanence de cette croyance à l'ère de la technologie et de la rationalité scientifique témoigne
de la quête perpétuelle de l'être humain pour comprendre les dimensions mystérieuses de son
existence et trouver un équilibre entre les réalités tangibles et les vérités transcendantes.

Résumé de l'ouvrage : Les Réalités du Mauvais Œil : Croyances, Impacts et
Démystification
Introduction



Page 14 sur 15
14

Cet ouvrage explore le phénomène universel du mauvais œil en croisant les perspectives des textes
sacrés et des sciences modernes. Il vise à offrir une compréhension équilibrée, respectueuse des
croyances spirituelles tout en éclairant les mécanismes psychologiques et sociaux sous-jacents.
Première Partie : Aux sources du mauvais œil
- Origines religieuses : Le mauvais œil est évoqué dans les textes sacrés, notamment le Coran
(sourate Al-Falaq), la Torah (récit de Joseph), les Psaumes de David et les Évangiles (Matthieu 6:22-
23). Les hadiths du Prophète Mohammed en confirment la réalité et recommandent des protections
spirituelles.
- Universalité culturelle : Présent sous divers noms (Al-Ayn, Nazar, Malocchio), le concept traverse
les civilisations (Méditerranée, Moyen-Orient, Afrique, Amérique latine), soulignant une anxiété
humaine commune face à l’envie et au malheur.
Deuxième Partie : Manifestations, diagnostics et protections
- Symptômes : Effets attribués au mauvais œil : malchance soudaine, fatigue inexplicable, échecs
répétés, ou détérioration de biens.
- Diagnostics traditionnels : Méthodes variées (huile d’olive, plomb fondu), mais souvent critiquées
par les enseignements religieux pour leur lien avec la divination.
- Protections authentiques : Les textes sacrés privilégient les recours spirituels : invocations
(sourates Al-Falaq et An-Nas, Psaumes), prières, et formules de bénédiction ("Masha Allah"). La
psychologie y voit des outils de gestion du stress et de l’anxiété.
Troisième Partie : Entre psychologie et société moderne
- Psychosociologie : Le mauvais œil fonctionne comme un mécanisme d’explication de l’adversité,
réduisant l’incertitude et renforçant la cohésion sociale par la promotion de la modestie.
- Science et rationalité : L’effet nocebo et les biais cognitifs (comme le biais de confirmation)
expliquent comment la croyance peut générer des symptômes réels. Les neurosciences étudient
l’impact des croyances sur la plasticité cérébrale.
- Adaptation moderne : Le phénomène persiste à l’ère numérique (réseaux sociaux, envie virtuelle),
commercialisé sous forme de talismans, mais les textes sacrés rappellent que la protection véritable
est spirituelle, non matérielle.

Conclusion
Le mauvais œil incarne une réalité plurielle, à la fois spirituelle et psychosociale. Les textes révélés en
reconnaissent l’existence et offrent des protections fondées sur la foi, tandis que la science en éclaire
les mécanismes sans nier son impact vécu. Cette dualité invite à une approche équilibrée : vigilance



Page 15 sur 15
15

sans paranoïa, recours aux invocations sans négliger les explications naturelles, et reconnaissance de
la quête humaine de sens face à l’invisible.


